# देशज शिक्षा : बदलती छवियाँ

## सी एन सुब्रह्मण्यम

हमने पिछले लेखों में जिन कलाकृतियों के बारे में चर्चा की थी, उनमें से कई भिन्न संस्कृतियों के मेल-मिलाप की पैदाइश थीं। भिन्न संस्कृतियों के मिलने से चीज़ों को देखने व चित्रण करने के नए नज़िरए विकसित हुए। उदाहरण के तौर पर कुषाणकालीन मथुरा का शिल्प पटल और मुग़लकालीन लघु चित्रों को लिया जा सकता है। इस लेख में हम ऐसे ही एक और संक्रमण और सम्मिश्रण के दौर की कलाकृतियों को देखेंगे, जो इंगलिश ईस्ट इंडिया कम्पनी (संक्षेप में 'कम्पनी') के औपनिवेशिक शासन की स्थापना के दौर में बने।

1750 से 1850 के दौर में मुग़ल शासन समाप्ति की ओर था और बंगाल, बिहार मदास आदि में कम्पनी का शासन स्थापित हो रहा था। इस दौर में अनेक अँग्रेज़ अधिकारी जो भारत आए. वे भारतीय लोग. समुदाय, धर्म, संस्कृति, स्थापत्य आदि में रुचि लेते थे। वे उनके बारे में जानना भी चाहते थे मगर उनके अपने सवाल और नज़रिए थे जो इस खोजबीन के लिए महत्त्वपर्ण थे। वे इन सभी के बारे में जानकारी हासिल करने के साथ-साथ उनका विज्ञअल दस्तावेजीकरण भी चाहते थे. ठीक उसी तरह जिस तरह आज के सैलानी अपनी यात्रा रमतियों को कैमरे की मदद से दर्ज करना चाहते हैं। मगर उस दौर में कैमरे का आविष्कार नहीं हुआ था. सो रंगों व लकीरों से चित्रांकन ही एक मात्र उपलब्ध तरीका था। पर चित्र बनाए कौन? कई अँग्रेज़ी चित्रकार भी भारत आए मगर जिस मात्रा में चित्रों की माँग थी उसकी तुलना में वे बहुत ही कम थे। तो हुआ यह कि अनेक भारतीय चित्रकार जो म्ग़ल और अन्य देशज (जैसे- दखनी) शैली में प्रशिक्षित थे, वे अब इस काम में जूट गए। मगर उनके आश्रयदाता या पैट्रन अँग्रेज थे जिनकी कलात्मक दृष्टि यूरोपीय पुनर्जागरण के कलाबोध से प्रभावित थी। उसमें ख़ासकर

रेखीय दृष्टिकोण या लीनियर पर्सपैक्टिव पर वे ज़ोर देते थे- यानी चित्रों में गहराई दर्शाने के लिए सामने की चीज़ों को बडा दिखाना और पीछे की चीज़ों को एक विशेष अनुपात में छोटा करते जाना। यह मुग़ल कलाकारों के लिए नया था। और फिर इस दष्टिकोण में एक तरह का यथार्थवाद भी था जिसमें लोग व चीज़ें उसी अनपात में दिखें जो वास्तविक हों और मग़ल कलाकार तो बादशाह को या प्रमख देवता को बाक़ी सबसे बडा दिखाने के आदी थे। इसके अलावा पूर्व-आधुनिक यूरोपीय शैली की एक और विशेषता थी शेडिंग यानी रंगों को गहरा या हल्का करना ताकि जिन भागों पर रोशनी पड़े वह हल्का हो और जहाँ रोशनी कम पड़े वहाँ रंग गहरा हो। इसके माध्यम से चेहरों में भी गहराई और त्रिआयामिता को दिखाया जा सकता था। तो कम्पनी के अधिकारी चाहते थे कि इन तकनीकों का उपयोग करते हुए चित्र बनें- आख़िर वे इन्हें अपने देश ले जाकर अपने दोस्तों व रिश्तेदारों के साथ साझा जो करेंगे और बताएँगे कि वे किस तरह के लोगों पर फ़तह करके आए हैं। इस प्रकार मुग़ल लघू चित्रकारों ने अपनी लघु चित्र शैली में इन यूरोपीय तकनीकों को शामिल करते हुए एक नई शैली का विकास किया जिसे आज 'कम्पनी

क़लम' कहा जाता है। इस शैली में आमतौर पर चित्र आकार में छोटे ही होते थे, लघु चित्रों की तरह, मगर इसमें इन तीन तरीक़ों को भी शामिल किया गया था। इस तरह चित्रकारी के मामले में देशी कलाकारों और अँग्रेजों के बीच एक संवाद हुआ।

एक दूसरे स्तर का संवाद था विषयवस्तु को लेकर। अँग्रेजों की रुचि बादशाहों, नवाबों, महाराजाओं या फिर देवी-देवताओं में अपेक्षाकृत कम थी और उनकी रुचि का मुख्य केन्द्र था जनजीवन। भारत के अलग-अलग तरह के लोग कौन हैं, वे दिखते कैसे हैं, पहनते क्या हैं. काम क्या करते हैं, कैसे करते हैं. किस

तरह के घरों में रहते हैं वग़ैरह-वग़ैरह। (उन्हीं दिनों यूरोप में भी इस तरह के पारम्परिक व्यावसायिकों में रुचि पैदा हो रही थी क्योंकि वे उद्योगीकरण के चलते तेज़ी से लुप्त होते जा रहे थे। उनके बारे में लघु पुस्तकें बन रही थीं।) जितनी तरह के लोग दिखें उन सबकी तस्वीर- ह बह नहीं, बल्कि उन्हें ख़ास काम करने की स्थिति में उनकी पत्नी के साथ उनके घरों या व्यावसायिक स्थलों की

पृष्ठभूमि में दिखाया जाना था। चित्र में उनके कपड़े, कच्चा माल, औज़ार वग़ैरह दिखाना ज़रूरी था। भारत के चित्रकार उन लोगों को भली भाँति जानते थे और वे उनका चित्रण अलग–अलग सन्दर्भों में मुगल चित्रों में करते थे। लेकिन अब अँग्रेज़ी आश्रयदातों के निर्देशन में इन लोगों पर केन्द्रित चित्र बनने लगे।

एक तीसरे तरह का संवाद भी इन कलाकारों व अँग्रेजों के बीच हो रहा था। अँग्रेजों के कुछ ख़ास सवाल और रुचि के विषय थे। शिक्षा के सन्दर्भ में उसकी व्यापकता, शिक्षण के विषय, शिक्षक की योग्यता और मानदेय आदि को लेकर उनकी दिलचस्पी तो थी ही मगर उनके सामने कुछ ख़ास सवाल भी थे। मसलन, शिक्षक कक्षा को सँभालते कैसे हैं? विद्यार्थियों को अनुशासित करने के उनके तरीक़े क्या हैं? वग़ैरह। ये बातें उनके लिए महत्त्वपूर्ण इसलिए भी थीं क्योंकि उन्हीं दिनों इंग्लैण्ड में सार्वजनिक शिक्षा का प्रसार शुरू हो रहा था और शिक्षा के ख़र्च का वहन कौन करेगा, कितने बच्चों पर एक शिक्षक की ज़रूरत है, उसके ख़र्चे का गणित क्या होगा, वग़ैरह महत्त्वपूर्ण सवाल उठ रहे थे। सार्वजनिक शिक्षा का एक मुख्य ध्येय निम्न वर्ग के बच्चों को अनुशासित करना था, इसीलिए दण्ड, अनुशासन और नैतिक शिक्षा उनके लिए बहुत अहम थे।

और ये सभी भारतीय सन्दर्भ में जानने-समझने और चित्रण के विषय बने।

कई अधिकारियों का यह भी मानना था कि शासक होने के बतौर भारतीयों को शिक्षित और सुसभ्य बनाना इंग्लैण्ड का दायित्व है। इसी वजह से यहाँ किस तरह की शिक्षा है व उसमें क्या बदलाव करना है, यह भी चर्चा का विषय बना। बंगाल, मद्रास और बम्बई तीनों प्रेसीडेंसियों में देशज शिक्षा

के अध्ययन को महत्त्व दिया गया था- बंगाल में एडम और ग्रांट डफ़ की रिपोर्ट, मद्रास में थामस मनरो द्वारा और बम्बई में एल्फ़िन्स्टन द्वारा करवाए गए अध्ययन इसके प्रमाण हैं। इनपर शिक्षा साहित्य में काफ़ी चर्चा भी है। लेकिन उसी दौर में बनवाए गए 'कम्पनी क़लम' के चित्रों, जिनमें देशज स्कूलों का चित्रण है, के बारे में कम ही चर्चा हुई है।

मुझे 'कम्पनी क़लम' के जो शिक्षण सम्बन्धित चित्र देखने को मिले हैं वे कुछ बाद के समय के हैं यानी 1830 से 1860 के बीच के।

अँग्रेजों की रुचि बादशाहों, नवाबों, महाराजाओं या फिर देवी—देवताओं में अपेक्षाकृत कम थी और उनकी रुचि का मुख्य केन्द्र था जनजीवन। भारत के अलग— अलग तरह के लोग कौन हैं, वे दिखते कैसे हैं, पहनते क्या हैं, काम क्या करते हैं, कैसे करते हैं, किस तरह के घरों में रहते हैं, वग़ैरह—वग़ैरह। इनके अलावा कुछ प्रारम्भिक छायाचित्र (फोटो) और देशज चित्र भी हैं जिनकी चर्चा हम आगे करेंगे।

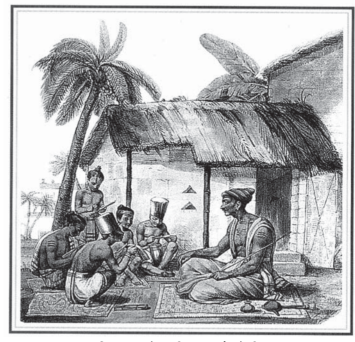
## मद्रास और मैस्रू में

हम कुछ दक्षिण भारतीय छवियों से शुरुआत करेंगे। ये मद्रास और मैसुरू के आसपास बने चित्र हैं। पहला चित्र एक देशज पातशाला को दर्शाता है जिसे एक ब्राह्मण शिक्षक संचालित कर रहा है (चित्र 1)। घर के बाहर खुले में ही शाला चल रही है जो कुछ विचित्र बात है। आमतौर पर यह घर के बरामदे में चलती थी। इसमें कल पाँच छात्र ही हैं जिनमें से दो शायद हैसियतमन्द परिवार से हैं और वे ऊँची टोपी और सफेद धोती पहने हैं। ये टोपियाँ विजयनगर साम्राज्य की राजकीय शैली की हैं और आश्चर्य की बात है कि यह शैली उन्नीसवीं सदी तक कायम रही। बाकी तीन छात्र रंगीन धोतियाँ पहने हैं और उनका सिर ढँका नहीं है मगर चृटिया और भभृत लगाए ललाट दिख रहे हैं।

ये भले ही ऊँचे दर्जे के न हों लेकिन फिर भी दलित या उसके समकक्ष समाज के नहीं लगते हैं। गुरुजी और सभी छात्र जमीन पर चटाई बिछाकर बैठे हैं व सबकी अपनी-अपनी चटाई है। हाँ छात्रों की छोटी और ग्रुजी की कुछ बड़ी। छात्र ताड़पत्र से बनी पुस्तक पढ़ रहे हैं। गुरुजी के पास कोई ताडपत्र नहीं है. शायद उन्हें सब कण्ठस्थ होगा। हाँ. हाथ में लम्बी छडी ज़रूर है और पास में हुक़्क़ा भी रखा हुआ है। वे चिलम के शौक़ीन रहे होंगे। सभी छात्र अपने-अपने ताडपत्र से पढ रहे हैं और उनमें से एक

छात्र ने नीचे रेत बिछाकर उसपर कृछ लिखा है। लिखना सीखने का प्रथम चरण था रेत पर लिखना। ताडपत्र पर लिखने के लिए खास तैयारी की जरूरत होती है। लिखने वाला छात्र शायद गरुजी से बातचीत कर रहा है. या कोई पाठ पढकर सुना रहा है। यह ध्यान देने योग्य है कि इस छात्र के अलावा बाक़ी चारों की नज़रें शिक्षक पर नहीं टिकी हैं बल्कि अपनी पस्तक पर हैं। गुरुजी का घर छोटा-सा है। अपने पडोसी के घर की तुलना में काफ़ी छोटा। हालाँकि यह एक यथार्थवादी चित्र है मगर इसके संयोजन में पारम्परिक दुष्टि दिखती है। लगभग आधे चित्र पर गुरुजी हावी हैं और दोनों हिस्सों के बीच बरामदें का खम्भा खड़ा है। बाक़ी पात्रों की तुलना में गुरुजी कुछ आगे बैठे हैं जिसके कारण उनका आकार भी बडा दिख रहा है।

इस चित्र को ग़ौर से देखें तो पाएँगे कि यह एक अनशासन-केन्द्रित शाला नहीं है। बच्चों के हावभाव और क्रियाकलाप से स्पष्ट है कि वे सहजता के साथ अध्ययन कर रहे हैं। स्वाध्याय



चित्र 1. छात्र और गुरुजी (istock इमेज गैलरी)

का माहौल है। शिक्षक के हाथ में छड़ी है मगर वह इस्तेमाल होते हए नहीं दिख रही है। न उनका तेवर आक्रामक है। एक तरह से यह चित्र एडम मनरो और एल्फिन्स्टन की सोच के दायरे में है। इसके विपरीत हम दो और तस्वीरें देखेंगे जो मैसरू में लगभग 1850 के आसपास बनाई गई थीं।

इन दो चित्रों (चित्र 2 और 3) का मक़सद है देशज शालाओं में प्रचलित शारीरिक दण्ड की तो अनशासन की योजना भय के राज पर ही आधारित हो सकती है। और फिर करुणा धैर्य उदारता. प्यार आदि के लिए कोई जगह नहीं रहती। तब भय ही पहला अन्तिम और एकमात्र प्रयोजन बन जाता है और दण्ड ही पहला अन्तिम और एकमात्र उददीपक। दण्ड देने के अलग-अलग तरीक़े ढँढने में बहत दिमाग़ लगाया जाता है। शिक्षक हमेशा छडी से लैस रहता है जो उसके व्यवसाय के लिए उतनी ही

> जरूरी है जैसे- देखने के लिए आँखें, और सूनने के लिए कानः और यह छडी वफादारी से निरन्तर उसकी सेवा करती रहती है।"

वे लगभग 15 तरह के शारीरिक दण्डों का वर्णन करते हैं जिसमें से एकाध यहाँ प्रासंगिक हैं- लड़के को एक टाँग पर खड़ा रहना पडता है और अगर वह हिले-डुले या टाँग नीचे कर ले तो उसे कठोर तरीके से प्रताडित किया जाता है।... लडके के हाथों को बाँधकर



चित्र २ एक ग्रामीण शाला में शिक्षण कार्रा और दण्ड (मैसरू 1850)

विधियों को दर्शाना। 1844 में डॉ. अलेक्ज़ांडर डफ़ ने एडम की रिपोर्ट के ख़िलाफ़ अपनी

दलील में देशज स्कूलों में दिए जाने वाले दण्ड और उसके बच्चों पर होने वाले कुप्रभाव की चर्चा की थी। ऐसा लगता है कि इन दो चित्रों को कहीं उस रिपोर्ट को ध्यान में रखकर बनाया गया है। देशज शालाओं के शिक्षण में विषय की नीरसता और अप्रासंगिकता पर टिप्पणी करने के बाद डफ लिखते हैं .

"यदि शुरू से अन्त तक शिक्षण निष्क्रिय बेजान घिसा-पिटा और हमेशा एक-सा हो और यही प्रक्रिया दिलोदिमाग़ को पूरी ताकृत से अपने ढंग में ढालती रहे



उसे छत के मियाल से उल्टा लटकाया जाता

है और छड़ी से पीटा जाता है। वित्र 2 में एक

चित्र 3. शाला में शारीरिक दण्ड और सहमे बच्चे

लडका एक टाँग पर खडा होकर अपनी उँगली से ज़मीन पर कछ लिखने की कोशिश कर रहा है। चित्र 3 में लड़के के हाथ बाँधकर मियाल से लटकाकर शिक्षक छड़ी से मार रहे हैं और बाक़ी बच्चे सहमे हए खड़े देख रहे हैं। ऐसे क्रर दण्ड डफ़ या चित्रकार की महज़ कल्पना नहीं हैं. यह हमें कई समकालीन आत्मकथाओं से भी जानने को मिलता है। उदाहरण के लिए, प्रसिद्ध तमिल विद्रान उ वे सामिनाथ अय्यर ने अपनी आत्मकथा में अपने प्रारम्भिक शालेय अनुभवों का बहत बारीक़ी से तथा हास्य के साथ वर्णन किया है। वे सीधे कहते हैं कि बच्चों के शाला त्यागने के पीछे दण्ड एक महत्त्वपर्ण कारण था।

बहरहाल चित्र 2 में दण्ड के अलावा भी कई और बातें हैं जो हमें आकर्षित करती हैं। पहली है शाला का वास्त- एक दीवार के दोनों तरफ़ ढलवाँ घास-फस की छत है जो लकडी के खम्भों पर टिकी है। इसी की छाया में शाला लग रही है। शाला के फ़र्श और मैदान में कोई अन्तर नहीं दिख रहा है। मिटटी पर चटाई बिछाकर गरुजी बैठे हैं. मगर वे बच्चों की ओर अपनी पीठ दिखाए बैठे हैं। वे ताड़पत्र पर कुछ

पाठ लिख रहे हैं, शायद उनकी बूढ़ी आँखों को अधिक रोशनी की ज़रूरत थी। उनके सामने एक बच्चा किसी ताड़पत्र पुस्तक को हाथ में लिए झक कर पढ रहा है। ताडपत्र की लिखावट को पढने के लिए शायद आँखों के नज़दीक रखना पडता था। गुरुजी के बगल में एक तन्दरुस्त छात्र मिट्टी पर अपनी उँगली से कुछ लिख रहा है। शायद वह सामने रखे ताडपत्र की नकल उतार रहा है। गुरुजी के पीछे बीस से अधिक बच्चे बैठे हैं और अपनी-अपनी पुस्तक से पढ रहे हैं। रोचक बात यह है कि यहाँ गरुजी की भिमका पढाने की नहीं बल्कि पढने की सामग्री उपलब्ध कराने की है जिसे आजकल हम सविधादाता (फैसिलिटेटर) कहते हैं। गरुजी ताडपत्र पर लिख-लिख कर दे रहे हैं और बच्चे उसका वाचन कर रहे हैं. या मिटटी पर नकल कर रहे हैं। छात्रों के पहनावे और माथे के टीकों से समझ में आता है कि वे अलग-अलग उम्र और सम्प्रदाय जैसे– शेव वैष्णव आदि के हैं। तो कुल मिलाकर लगता है कि यह एक ग्रामीण शाला है जो एक दीवार के साए चलती है, और एक गरुजी पर 25 के लगभग छात्र हैं। शिक्षण में स्वाध्याय पर ज़ोर है और गुरुजी एक तरह से हाशिए पर हैं।

अलेक्जांडर डफ़ ने माना कि इस तरह के **द**ण्ड न केवल अमानवीरा हैं बल्कि वे बच्चों को उद्दण्ड बना देते हैं और उनमें शिक्षकों के प्रति दर्भावना उत्पन्न कर देते हैं। वे उन तमाम तरीकों का भी वर्णन करते हैं जो छात्र गुरुजी से बदला लेने के लिए आजमाते हैं (जैसे— उनके हक़्क़े में मिर्ची भर देना. रात को अँधेरे में पीटना, और काली माँ से प्रार्थना करना कि गुरुजी को जल्दी ऊपर ले जाएँ)।

चित्र 3 विशेषकर गुरुजी के खीफ और शारीरिक दण्ड पर केन्द्रित है। मियाल पर लटका हुआ बच्चा चित्र का अक्ष बनाता है जिसके एक तरफ़ छड़ी चलाते गुरुजी और दुसरी ओर कुछ दरी पर डरे-सहमे छात्रों का झुण्ड। इस ख़ौफ़ को कृछ कम करने के लिए एक और कमरे का हिस्सा और उसमें टँगे कपडों को दिखाया गया है। शाला किसी कमरे में लगी है और बच्चे ताडपत्र

की जगह तख़्तों का इस्तेमाल कर रहे हैं। मगर यहाँ शिक्षण रुका हुआ है और हिंसक अनुशासनात्मक कार्यवाही ने उसकी जगह ले ली है।

अलेक्ज़ांडर डफ़ ने माना कि इस तरह के दण्ड न केवल अमानवीय हैं बल्कि वे बच्चों को उददण्ड बना देते हैं और उनमें शिक्षकों के प्रति दुर्भावना उत्पन्न कर देते हैं। वे उन तमाम तरीक़ों का भी वर्णन करते हैं जो छात्र गुरुजी से बदला लेने के लिए आजमाते हैं (जैसे– उनके हुक़्क़े

1. Alexander Duff (Editor), The state of Indigenous Education in Bengal and Behar, No. IV, Vol. II, Second Edition, Calcutta Review Vol. II, October–December, 1844, pp / 333–338.

में मिर्ची भर देना रात को अँधेरे में पीटना और काली माँ से प्रार्थना करना कि गरुजी को जल्दी क्रपर ले जाएँ।। एक तरह से डफ ने देशज शालाओं को ख़ारिज़ करने के लिए और उनकी जगह आधनिक सरकारी या मिशनरी स्कलों को फैलाने के पक्ष में दण्ड-आधारित शिक्षण के तर्क का उपयोग किया।

उत्तर भारत की तरफ़ जाने से पहले हम दो फोटो और भी देखेंगे जो तमिलनाडु की देशज शालाओं को दर्शाते हैं। इन्हें तिण्णे या बाहरी बरामदे की शाला कहा जाता था।



चित्र ४. मदुरै जिले की एक तिण्णे शाला

दस छात्रों वाली यह शाला वैसे शायद ओटले के ऊपर लगती थी (चित्र 4), मगर वहाँ छायाचित्र के लिए ज़रूरी रोशनी की कमी के कारण नीचे धुप में लगी है। चित्र 2 के गुरुजी की तरह यहाँ के शिक्षक भी ताड़पत्र पर कुछ लिख रहे हैं। छात्रों के सामने ताड़पत्र की पुस्तकें बाँधकर रखी गई हैं. जिनसे वे पढ रहे हैं। बच्चे जितनी तल्लीनता के साथ पढना दिखा रहे हैं उससे लगता है कि वे छायाचित्र के लिए पोज़ कर रहे हैं। छायाचित्रों और चित्रों में यही अन्तर है कि छायाचित्रों के बनने में उन छात्रों व शिक्षकों की भी भागीदारी होती है और वे जैसे दिखना चाहेंगे वैसे दिखेंगे। चित्रों में चित्रकार अपेक्षाकृत अधिक स्वतंत्र होता है।

चित्र 5 शायद एक शाला का ग्रुप छायाचित्र है। मन्दिर के पास अपने बड़े से घर के बाहर के ओटले में ब्राह्मण शिक्षक अपनी शाला चला रहे हैं और उनके तीस से अधिक छात्र तीन क़तार



ਜਿਹ 5 ਜਿਹੂਹੀ ਭਾਵਾ

में ऊपर और नीचे बैठे हैं। एक पड़ोसी पुरुष सामने खड़ा है और दो-तीन बच्चियाँ पड़ोसी के घर के चबतरे से ताक रही हैं। फ़ोटोग्राफ़र के काम के कारण शिक्षण कार्य स्थगित है। इस सेटिंग के आधार पर हमें तिण्णे शाला के रोजमर्रा के काम के तरीके की कल्पना करना है।

दोनों छायाचित्रों से इस माध्यम की एक विशेषता समझ में आती है कि इन दोनों में शिक्षक की भूमिका अपेक्षाकृत दबी हुई है, उसकी छवि उतनी तेज़ी से नहीं उभरती जितनी शिल्पों या चित्रों में। इनमें छात्र और घर की पृष्टभूमि पर ज्यादा नजरें टिकती हैं।

दक्षिण भारत के ये चित्र और छायाचित्र इस सम्भावना की ओर इशारा करते हैं कि अँग्रेजों के आगमन तक एक व्यापक देशज शिक्षा व्यवस्था विकसित थी. और यह भले ही काफ़ी अनौपचारिक रही हो उनमें बच्चों के प्रति हिंसा सहज थी। चित्र 5 की झाँकती बालिकाएँ बताती हैं कि इन छवियों में लड़कियाँ छात्रा के रूप में नहीं दिखती हैं। यानी अभी शालेय शिक्षा केवल बालकों के लिए थी। मनरो की रपटों से भी यही पता चलता है कि दक्षिण में केवल देवदासियाँ ही औपचारिक रूप से शिक्षित थीं। बाक़ी इच्छक महिलाएँ अनौपचारिक तरीक़े से घर के अन्य लोगों से पढना-लिखना सीखती थीं। दक्षिणी देशज शिक्षा के एक मुख्य पहलू अर्थात् वरिष्ठ छात्रों की सहायक के रूप में भूमिका इन चित्रों में नहीं दिखती है। सामिनाथ अय्यर और अन्य

विवरणों से हमें पता है कि शाला में वरिष्ठ छात्रों की भिमका बहत महत्त्वपर्ण थी और इससे प्रेरित होकर ही एंड्य बेल साहब ने इंग्लैण्ड में दसके माध्यम से शिक्षा के खर्च को कम करने की वकालत की थी। अब हम उत्तर भारत से मिले कछ चित्रों को देखें।

### त्रतारम और तंगाल में

इंग्लैण्ड के विक्टोरिया और अल्बर्ट संग्रहालय में बनारस में बने 11 चित्र संरक्षित हैं। ये चित्र खासतौर पर शिक्षण कार्य से सम्बन्धित हैं और सम्भवतः एक ही कलाकार के दारा बनाए गए हैं। ऐसा माना जाता है कि इन्हें 1860 के आसपास बनाया गया था। इनमें से कुछ चित्र बच्चों से सम्बन्धित नहीं हैं इसलिए उन्हें हम इस अध्ययन से अलग रखेंगे।

इन चित्रों को बनाने वाला कोई उच्च कोटि का कलाकार नहीं था। शिक्षक और छात्रों को एक क़तार में पार्श्व दृष्टि में दिखाना उसके



चित्र ६. लेखन शिक्षा



चित्र 7. मुस्लिम पाठशाला



चित्र ८. हिन्द महाजन पाठशाला जहाँ हिसाब सिखारा जाता है



चित्र ९. ईसाई मिशनरी पाठशाला

लिए ज्यादा सविधाजनक रहा होगा। शायद वास्तविक कक्षा इससे अधिक जटिल संरचना की रही होगी। फिर भी चार तरह की शालाओं में बनियादी समानता के बावजद अन्तर स्पष्ट हो जाता है। मस्लिम शाला के मौलवी साहब को छोडकर बाक़ी तीनों शिक्षक एक जैसे दिखते हैं. बस लेखन सिखाने वाली शाला के शिक्षक ने कूर्ता नहीं पहना है। मौलवी साहब को छोड़कर सभी के हाथ में छड़ी है और उसका उपयोग करते हुए शिक्षक कुछ सिखा रहे हैं। मौलवी साहब पढ़ा नहीं रहें हैं बल्कि ह़क़्क़ा पीते हुए अपने छात्रों पर एक नज़र रखे हुए हैं। उनमें से दो छात्र पढ रहे हैं मगर बाक़ी तीन इधर-उधर ताक रहे हैं। सभी के पास किताब है और सभी सिर पर कुल्हा और विभिन्न तरह के कुर्ता-पायजामा या धोती और कमरबन्द पहने हुए हैं (चित्र 7)।

जहाँ लिखना सिखाया जा रहा है (चित्र 6) वह शायद संस्कत पाठशाला है- यहाँ शिक्षक सहित सभी बिना कृती या कमीज़ के दिख रहे हैं। शायद शिक्षक के पास एक बन्द किताब रखी हुई है छात्र अपनी-अपनी चटाई पर खुडिए से पाठ लिख रहे हैं। पहले छात्र ने गिनती लिखी है और बाक़ी छात्रों ने कछ शब्द या वाक्य लिखे हए हैं। जाहिर है कि सब अलग-अलग कछ लिखने के बाद शिक्षक के अगले निर्देश के लिए उनकी ओर देख रहे हैं। छह में से चार छात्र चटिया वाले हैं और दो छात्रों के खले बाल हैं- किसी ने कुल्हा या टोपी नहीं पहना है। यह ध्यान देने योग्य है कि शिक्षक

के कन्धे पर जनेक नहीं दिख रहा है और बिना चृटिया वाले लडके आगे बैठे हैं। सम्भवतः वे गैर-बाह्मण थे।

महाजन पाठशाला (चित्र 8) में पता नहीं क्यों, सभी खडे हैं। यहाँ छात्रों में अपेक्षाकृत अधिक विविधता दिखती है-दो कमीज पहने हैं और बाक़ी केवल एक कन्धे पर गमछा लिए हैं। पाँच के हाथ में रंगीन तरिक्तयाँ हैं मगर तीन के हाथ ख़ाली हैं। मिशनरी शाला (चित्र 9) की बैठक व्यवस्था कछ अलग है. ज़मीन पर चटाई या गददा बिछाकर बैठने की

बजाय शिक्षक तिपईया स्टूल पर और छात्र लम्बे बैंच पर बैठे हैं। इस शाला में छात्रों की विविधता को विशेष रूप से उभारने का प्रयास है। इनमें से दो तो निश्चित रूप से चूटिया वाले पण्डित हैं जिन्होंने कमीज़ नहीं पहनी है और सिर ढँका नहीं है। एक का तो जनेऊ भी स्पष्ट दिख रहा है। एक हरे पायजामा वाला छात्र शायद मुसलमान है। दो फ़ुल पैंट, शर्ट और खुले सिर वाले शायद ईसाई हैं। वे कक्षा में जूते पहने हुए हैं। सभी के हाथ में पाठयपुरतक है और शिक्षक

के निर्देश पर पहला छात्र पाठ पढ़कर सुना रहा है।

ज़ाहिर है कि इस शंखला में चित्रकार एक विविधतापर्ण प्रारम्भिक शिक्षा प्रणाली को दर्शाना चाहता था. मगर साथ ही उनकी समानता पर भी ध्यान आकर्षित करवाना चाहता था। वह यह भी जताना चाहता था कि सभी प्रकार की शालाओं में विविध जाति व धर्म के लोग पढ रहे थे। इस शृंखला का अगला चित्र दण्ड से सम्बन्धित है और काफी रोचक है।

इस चित्र (चित्र 10) में लगभग पाँच तरह के दण्ड दिखाए जा रहे हैं और इनमें से अधिकांश



चित्र १०. अनुशासन और दण्ड

दण्ड ऐसे हैं जिनका वर्णन ग्रांट डफ़ कर चूके थे। एक बच्चे से शिक्षक छड़ी की मदद से पुछताछ कर रहे हैं और वह छात्र अपनी सफ़ाई काफ़ी आश्वासन के साथ दे रहा है। नीचे एक छात्र शायद दुसरे छात्रों के दण्ड का निरीक्षण कर रहा है और कुछ निर्देश भी दे रहा है। इस चित्र के एक टीकाकार जैक्वलीन हारग्रीव्स के अनुसार इनमें से कई दण्ड दरअसल योगासन मुद्राएँ हैं जिनका वर्णन योग सम्बन्धित साहित्य में भी मिलता है। एक तो वज्रासन या वीरासन पर बैटा है, एक अपने पंजों के अग्रभाग के बल

पर पालथी मारकर बैता है वगैरह। नीचे जो लडका अपनी टाँगों को कान के पीछे बाँधकर और हाथों को जाँघों के ऊपर बाँधकर लेटा है वह वास्तव में 'योगनिदासन' की मदा में है जिसका वर्णन हठयोग साहित्य में मिलता है। सामने जो लडका अपने हाथ बाँधकर बैठा है शायद वह ऐसा ही कछ आसन लगाने वाला है। तो हमें इस सम्भावना के बारे में विचार करना चाहिए कि देशज शालाओं के कई दण्ड वास्तव में योगासन सम्बन्धित क्रियाएँ हैं। हो सकता है कि यह मान्यता रही हो कि तपस्वी जिस तरीके से अपने शरीर और मन को नियंत्रण में लाते हैं उस तरीक़े से छात्र भी अपने उददण्ड व्यवहार से मक्त हो सकते हैं (चित्र 10)।

इस शृंखला में कुछ और चित्र हैं जो शारीरिक शिक्षा से सम्बन्धित हैं- उनमें से तीन यहाँ दिए जा रहे हैं।

इन तीनों चित्रों में एक बार फिर हम देख



चित्र 11. कुश्ती और पहलवानी अभ्यास



चित्र 12. तलवारबाजी सीखते लड्के



चित्र 13. कबड़ी खेलते लडके

सकते हैं कि विविध सामाजिक पृष्टभूमि के लडके इन गतिविधियों में हिस्सा ले रहे हैं। हमें याद रखना होगा कि बनारस न केवल विद्वानों की नगरी थी बल्कि पहलवानों और कश्तीबाज़ों की भी नगरी थी। एक ससभ्य नागरिक की तैयारी में पढना-लिखना हिसाब वग़ैरह के साथ में व्यायाम, शस्त्रकला और खेलकद भी महत्त्वपूर्ण थे। ये तीन चित्र शिक्षा के आयाम को और विस्तत कर देते हैं और इन विधाओं के विविध शिक्षण तरीकों से हमें परिचित कराते हैं जो अभ्यास और प्रयोग-आधारित हैं।

देशज शिक्षा का एक अन्तिम चित्र में यहाँ पेश करना चाहता हूँ जिसमें स्पष्ट रूप से उभरते आधुनिक अँग्रेज़ी स्कूल का प्रभाव दिखता है। यह एक तरह से देशज सार्वजनिक प्रारम्भिक शिक्षा का रूपान्तरण और खात्मा भी है।



चित्र 14. चैतन्य महाप्रभ शाला में- पटचित्र, बीरभम, बंगाल (आशतोष संग्रहालय, कलकत्ता विश्वविद्यालय में संरक्षित)

बंगाली भक्त सन्त चैतन्य महाप्रभू के बचपन के बारे में कई किस्से-कहानियाँ प्रसिद्ध हैं। कल मिलाकर उनका बचपन काफ़ी उददण्डता और खेल तथा झगडों में बीता था। अक्षराभ्यास संस्कार के बाद उन्हें पातशाला भेजा गया और कछ समय बाद उन्हें वहाँ से हटा लिया गया। कहा जाता है कि वे पाठशाला में सिर्फ़ कष्ण के नाम लिखते थे। उपनयन संस्कार के बाद वे वेद व्याकरण और तर्कशास्त्र सीखने के लिए एक टोल (बंगाली देशज शाला) में भेजे गए और अन्त में अपने सोलहवें साल में उन्होंने अपना ही टोल स्थापित कर लिया था।

बंगाल और उड़ीसा की पारम्परिक लोक कला का अंग है पटचित्र। यायावर पौराणिक कथावाचक या गायक कथा सुनाने के साथ-साथ इन चित्रों का प्रदर्शन भी करते थे। इसे पट-संगीत कहा जाता था। चैतन्य की जीवनी पर आधारित इस चित्र (चित्र 14) में देशज शाला का परिवर्तित रूप दिखता है। शिक्षक पहले की ही तरह छड़ी लिए हुए हैं, मगर बैठे हैं आधुनिक स्कूल के मेज़-कुर्सी पर। मेज़ पर दवात-कुलम है और शाला में कागज व कुलम का उपयोग हो रहा है। शिक्षक जूते पहने हुए हैं। छात्र फ़र्श पर क़तार में बैठे हैं और एक-एक करके खड़े होकर शिक्षक को अपना लेखन दिखा रहे हैं।

बनारस के 'कम्पनी क़लम' के चित्र और बीरभूम का पटचित्र दोनों एक नए तरह की शाला की ओर संक्रमण दर्शाते हैं। इनमें छात्रों द्वारा स्वाध्याय का पुट कम है और शिक्षक का निर्देशन और छात्रों के व्यवहार की एकरूपता प्रधानता लिए है। हालाँकि यह परिवर्तन अभी पूरा नहीं हुआ है। सभी छात्र एक ही चीज़ अभी भी नहीं लिख रहे हैं।

## संक्रमण यूरोप में भी

यह संक्रमण यूरोप में उद्योगीकरण के बाद हुए बदलाव की ओर भी इशारा करता है। यहाँ हम दो विपरीत चित्रों की मदद से इस संक्रमण को देख सकते हैं। पहला चित्र लगभग 1510

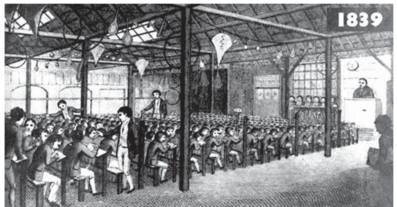
में प्रसिद्ध जर्मन पुनर्जागरण कलाकार अलब्रेक्ट ड्यूरर का बनाया हुआ है (चित्र 15)। ड्यूरर लंकडी को उकेरकर चित्र (वुडकट) बनाते थे जिससे छपाई की जा सकती थी।



चित्र १५. अलब्रेक्ट इंयूरर, स्कूल मास्टर अपनी छड़ी का उपयोग कर रहे हैं (ब्रिटिश संग्रहालय में संरक्षित)

ज़ाहिर है कि यह एक ग्रामीण शाला है जहाँ खुले में पेड़ के नीचे कक्षा लगी हुई है। शिक्षक और छात्र दोनों बैंचों पर बैठे हैं, पर शिक्षक कुछ ऊँचाई पर। चार-पाँच छात्र अलग-अलग मुद्रा में बैठे हैं और उनमें से एक कॉपी में कुछ लिख रहा है। शिक्षक के एक हाथ में पुस्तक है जो प्रयास करने पर ही दिखती है, मगर दूसरे हाथ की छडी पुरे चित्र पर हावी है। शायद उसका निशाना सामने बैठे छात्र का सिर है और वह अपना सिर बचाने के लिए झुक रहा है। इसकी तुलना हम उन्नीसवीं सदी के एक चित्र से करेंगे जिसमें उद्योगीकरण का प्रभाव स्पष्ट दिखता है।

1839 में बने इस स्कूल का चित्र हमें उस समय उभर रहे कारख़ानों का आभास देता है। सैकड़ों बच्चे क़तार में बैठे पढ़ रहे हैं। एक शिक्षक



दर पर ऊँचे आसन पर बैठा है और उसके ऊपर घडी लगी हुई है। घडी नए कारख़ाने और स्कल दोनों की गतिविधियों को नियंत्रित करने लगी थी। कारख़ाने के फ़ोरमैन जैसे मॉनिटर हर क़तार पर निगरानी रखते हुए खड़े हैं। किसी के हाथ में छड़ी नहीं है और कोई हिंसा होते हुए भी नहीं दिख रही है, मगर परा माहौल अनुशासित है और सभी (या लगभग सभी) अपने निर्धारित काम एकरूपता के साथ कर रहे हैं। एक देर से आने वाला बालक सिर झुकाकर एक कोने में खडा है। मध्यकालीन शाला आधुनिक कारखाना बन गयी है।

रोचक तथ्य यह है कि इस मॉनिटर-आधारित व्यवस्था के प्रवर्तक एंन्डय बेल (1753-1832) मद्रास में लगभग दस साल रहे और वे यहाँ की देशज शिक्षा में मॉनिटरों की भूमिका से बहुत प्रेरित हुए थे। वरिष्ठ छात्रों द्वारा नए छात्रों को सफलतापूर्वक पढाने को देखकर उन्हें लगा कि उन्हें बरतानिया में कम ख़र्चे पर सार्वजनिक शिक्षा का सराग़ मिल गया। बेल शारीरिक दण्ड के ख़िलाफ़ थे और मानते थे कि इससे बच्चे विकृत हो जाते हैं। ऊपर दिया गया चित्र शायद इसी कल्पना की उपज थी। बेल की व्यवस्था को चर्च के शिक्षाविदों ने बहुत पसन्द किया और कहा जाता है कि इसी सिद्धान्त के आधार पर इंग्लैण्ड और अमरीका में लगभग 12,000 शालाएँ स्थापित हुईं।

मध्यकालीन और पूर्व आधुनिक शिक्षा

व्यवस्था चाहे यरोप की हो या भारत की उनसे दो-तीन बातें उभरकर आती हैं- पहली तो यह कि उनमें बहत कम बच्चों को शिक्षा मिलती थी- लगभग पाँच से 25 के बीच। एडम के अनसार बंगाल के अधिकांश जिलों में औसतन पाँच या छह छात्र ही

एक शिक्षक के पास पढते थे। विरले ही दस से अधिक छात्र होते थे। दसरी बात यह है कि इनमें शिक्षक की प्रधानता तो थी. मगर हर बच्चा अपना ही कछ कर रहा होता है. चाहे वह स्वाध्याय हो या लेखन या बोर होकर इधर-उधर ताकना या मस्ती करना। कक्षा पर शिक्षक का पूर्ण नियंत्रण या संचालन या फिर यूँ कहें कि एकीकृत शिक्षण प्रक्रिया नहीं दिखती है। तीसरी बात है अनुशासन बनाए रखने में शारीरिक दण्ड का खुला उपयोग। उद्योगीकरण के बाद आधनिक शिक्षा व्यवस्था में इन तीनों ही पक्षों में बदलाव आता है। शिक्षा धीरे-धीरे सार्वभौमिक होती जाती है. और एक मास्टर पर दर्जनों या दर्शाए गए चित्र जैसे सैकडों छात्र सौंप दिए जाते हैं। साथ-साथ शिक्षण कार्य का केन्द्रीयकरण और एकरूपीकरण होता जाता है. और छात्रों की गतिविधियों में भी एकरूपता आने लगती है। दण्ड और हिंसा ग़ायब तो नहीं हो जाती है, पर खुले रूप में प्रदर्शित नहीं होती। उसकी जगह एक व्यवस्थागत नियंत्रण और अनुशासन हावी हो जाता है जो कि प्रच्छन्न हिंसा के बिना नहीं सम्भव है। हिंसा का रूप बदल जाता है और शायद छात्रों के जहन में आत्मसात हो गया होता है। शिक्षकों व छात्रों के बीच एक औपचारिक दूरी बन जाती है, जो तिपाही या कुर्सी-टेबिल का रूप ले लेती है।

इन तीन आलेखों का उददेश्य है इन उपलब्ध

चित्रों की ओर ध्यान खींचना और उन्हें समझने लोग इनका विधिवत अध्ययन करके शिक्षा के के लिए कुछ तरीक़े सोचना व कुछ प्रारम्भिक बदलते स्वरूप और अर्थ पर नया प्रकाश डालेंगे विचार साझा करना। मैं आशा करता हूँ कि और और नए अर्थ गढने में मदद करेंगे।

#### सत्दर्भ

Archer Mildred Company Paintings: Indian Paintings of the British Period, London: Victoria and Albert Museum 1992

धर्मपाल, रमणीय वक्ष, १८वीं सदी में भारतीय शिक्षा, (अँग्रेजी से अनवाद) पनरुत्थान टस्ट, अहमदाबाद, २०१६

Alexander Duff (Editor), The state of Indigenous Education in Bengal and Behar, No. IV, Vol. II, Second Edition, Calcutta Review Vol. II, October - December, 1844,

Jacqueline Hargreaves. 'Visual Evidence for postures as punishments in Indian Schools'https://www. theluminescent.org/2017/05/

पाँच बजे की तिण्णे शाला *चकमक*, जन २०१३, पष्ठ २४-२६

उ वे स्वामिनाथ अख्यर, *मेरी जीवनी* (अनुवाद – आन्नदी रामनाथन) साहित्य अकादमी, दिल्ली 1970

#### तिजों के स्रोत

तिञ् 1 · istock इमेज गैलरी

ਚਿਨ 2: South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, http://collections.vam.ac.uk/item/ O431447/a-class-of-children-painting-unknown/

ਰਿਸ਼ 3 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, http://collections.vam.ac.uk/ item/O431448/a-child-painting-unknown/

ਧਿਸ 4: http://eraeravi.blogspot.com/2015/10/1910.html

चित्र 5 : अज्ञात

ਚਿਸ 6 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:8/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427490/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चित्र 7 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:10/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427488/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चিস 8: South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:1/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427497/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चित्र 9 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:5/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427493/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चিস 10 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:7/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427491/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चিস 11 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum, 4674:9/(IS)http://collections. vam.ac.uk/item/O427489/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

ਚਿਸ 12 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum4674:6/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427492/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चিস 13 : South & South East Asia Collection, Victoria and Albert Museum 4674:4/(IS).http://collections. vam.ac.uk/item/O427494/one-of-eleven-paintings-depicting-painting-unknown/

चित्र १४ : आशुतोष संग्रहालय, कलकत्ता विश्वविद्यालय में संरक्षित

चित्र 15 : डेट्रायट इंस्ट्टियूट ऑफ़ आर्ट में संरक्षित https://www.dia.org/art/collection/object/school-master-43124

ਰਿਸ਼ 16: http://www.schoolsmatter.info/2011/12/in-early-19th-century-efficiency-zealot.html

इतिहास के बारे में बच्चों और शिक्षकों के लिए लिखने में रुचि रखते हैं।

सम्पर्क : subbu.hbd@gmail.com